
I. СТАТЬИ 

 

188 

  
 
 
 
 
 
 
 
 

МАРТИН ЛИЗОНЬ 

ПАСТОРАЛИ АРКАДИЯ ПЛАСТОВА 
 

К вопросу об эклектичности социалистического реализма  
и его постмодернистской деконструкции 

 
«Вынужденное согласие»; «Наркотический сон о жизни в 

прекрасной, идеальной стране», – так можно было бы назвать тек-
стовое и визуальное пространство, создававшееся при советской 
власти. Происходила подмена реальной жизни утопическим обра-
зом несуществующего рая – образом, который так легко внушать 
жаждущим его и к тому же привыкшим к его христианскому про-
образу. 

Стремление к идиллическому, прекрасному и справедливо-
му миру естественно как для любой религии, так и для идеологии, 
однако, если рассматривать православие и советскую идеологию, 
замечается существенная разница. Она заключается в том, что в 
прежний (христианский) рай можно было попасть, лишь завершив 
земное существование, а в советском пространстве в раю букваль-
но всем предназначалось жить уже здесь, на земле, еще до ухода в 
мир иной. Утопия на глазах превращалась в действительность, 
создавалась невероятная картина, в которой все если еще не дос-
тигло совершенства, то приближалось к нему стремительными 
темпами. В итоге получилось шизофреническое пространство, в 
котором противостояли повседневная, вовсе не идеальная жизнь 
идиллии текста – мифу. «Центральным основополагающим ста-
линским мифом был миф о торжестве победившего социализма. 



Пасторали Аркадия Пластова. К вопросу об эклектичности 
 социалистического реализма и его постмодернистской деконструкции 

 

189

Надлежало всеми средствами убедить свой народ и весь мир в том, 
что социализм – воплощение всех упований и социальных утопий 
человечества – состоялся, победил, торжествует…»1 

Социалистический реализм, зародившийся в 30-х годах, в 
живописи не предполагал реалистическое отображение действи-
тельности, а ее коренное переустройство. Слова А.А. Жданова, вы-
сказанные на Первом съезде советских писателей в 1934 г., под-
тверждают истинную природу социалистического реализма: 
«Правдивость и историческая конкретность художественного изо-
бражения должны сочетаться с задачами идейной переделки и 
воспитания трудящихся в духе социализма»2. Ключевыми в словах 
Жданова были вовсе не «правдивость» и «историческая конкрет-
ность», а их последствия – идейная переделка и воспитание тру-
дящихся в духе социализма. Именно они диктовали трактовку зна-
чения правдивости, которая трансформировалась в ложный образ 
действительности. Если реализм XIX в. предусматривал критиче-
ское отношение к действительности, то социалистический реализм 
от критического тона резко отказался. Переделка общества, его 
перевоспитание, таким образом, реализовались не в самом обще-
стве, а в искусстве. Полотно, которое должно было служить неким 
окном в мир, стало в искусстве социалистического реализма во-
площением советского мифа или, как утверждает Екатерина Деготь, 
«…художник обнаруживал истинные намерения советской (т.е. 
идеологической) картины: быть не окном, но экраном»3. 

Для того чтобы добиться этой цели (имеется в виду стать эк-
раном), требовалось четкое определение самого художественного 
метода. Реализм в названии советского художественного метода 
был отнюдь не единственным стилем, который нашел свое вопло-
щение в произведениях социалистического реализма. «…Отличие 
искусства соцреализма от традиционного академического или мас-
сового коммерческого искусства состоит в специфическом контек-
стуальном использовании готовых художественных приемов и 

                                                            
1 Чегодаева М.А. Социалистический реализм как сакральное искусство // 

Русское искусство ХХ века: Исследования и публикации. – М.: Наука, 2007. – 
Т. 1. – С. 547. 

2 Там же. – С. 547. 
3 Деготь Е. Русское искусство ХХ века. – М.: Трилистник, 2002. – С. 172. 



I. СТАТЬИ 

 

190 

форм, резко отличающихся от их „нормального“ функционирова-
ния: вместо того чтобы просто „нравиться“, т.е. находить свою 
реализацию в непосредственном соответствии вкусам масс, эти 
приемы и формы становятся орудиями пропаганды вполне модер-
нистского идеала исторически оригинального, не имеющего тра-
диционных прототипов общества»1. Готовые, по словам Бориса 
Гройса, художественные формы и приемы охватывали буквально 
все, возникшее до модернизма. Таким образом, в социалистиче-
ском реализме встречаются практически все стилевые разновидно-
сти европейского искусства, однако доминирующим среди них 
является реализм или нередко его заменяющий импрессионизм.  

Тем не менее не только формальная сторона визуальных 
текстов была эклектичной. Эклектичность замечается также в ис-
пользовании содержательных планов, которые, как утверждает 
Гройс, в советском искусстве выступают в целях пропаганды. 
«Социалистический реализм программно провозглашал взятие 
лучшего из всех культур, как в области формы, так и в области 
содержания»2. Неудивительно, что к излюбленным темам относят-
ся и элементы античной мифологии, среди которых видное место 
занял жанр пасторали. В искусстве социалистического реализма 
этот жанр, естественно, трансформируется и приспосабливается к 
новым требованиям, в которых идиллической Аркадией должно 
стать все пространство советской деревни. Ложность такого образа 
очевидна, ведь именно русской деревне пришлось выстрадать 
больше всего. «Реальная страна к 1930-м годам пребывала в со-
стоянии сокрушения и развала всех устоев – экономических, идео-
логических, национальных…»3 Раскулачивание порушило вековые 
опоры сельского хозяйства и физически уничтожило миллионы 
крестьян. За все время существования советской власти русская 
деревня находилась в глубочайшем кризисе, который продолжает-
ся доныне. Реальные итоги прошедших в русской деревне процес-
сов в искусстве, однако, не отразились. Наоборот, на полотнах со-
ветских художников, посвященных теме деревенской, колхозной 

                                                            
1 Гройс Б. Полуторный стиль: Социалистический реализм между модер-

низмом и постмодернизмом // НЛО. – М., 1996. – № 15. – С. 45. 
2 Там же. – С. 46. 
3 Чегодаева М.А. Указ. соч. – С. 548. 



Пасторали Аркадия Пластова. К вопросу об эклектичности 
 социалистического реализма и его постмодернистской деконструкции 

 

191

жизни, отмечались только светлые моменты, да и те идеализиро-
вались. Не зря основное место в советской иконографии принад-
лежит празднествам. «Празднества составляли существеннейшую 
сторону жизни советского общества, являлись важнейшей частью 
сотворения мифа и апеллировали к „массам“, предполагали мак-
симально большое число участников, как зрителей, так и исполни-
телей, втянутых в одно общее эмоциональное состояние, охвачен-
ных единым порывом»1. Самыми видными среди этого типа работ, 
безусловно, являются картины С. Герасимова и А. Пластова, на 
что справедливо указывает, например, И. Ильина: «Ложно-опти- 
мистически изображалась жизнь деревни в больших праздничных 
полотнах С. Герасимова „Колхозный праздник“, А. Пластова 
„Праздник в деревне!” (заметим, оба – 1937). Все эти и им подоб-
ные картины выдавались за подлинную „правду жизни“. Они были 
полны той жизнерадостности, которая даже отдаленно не соответ-
ствовала истине…»2 Пластов и Герасимов, несомненно, при созда-
нии этих полотен опирались на существующие в те времена дере-
венские мероприятия, но в своих работах их явно приукрашивают. 
И что не менее важно, сами праздники были весьма идеологизиро-
ваны, создавались как некого рода performance, в котором сам 
праздник должен был стать некой метафорой апофеоза советского 
образа жизни.  

Однако не только праздники были тем пространством, в ко-
тором можно было рисовать идиллическую картину советского 
общества. Как упоминается выше, вся советская действительность 
должна была превратиться в произведениях искусства в образцо-
вый, безупречный мир. Таким в картинах социалистического реа-
лизма предстала и повседневная деревенская жизнь. Наверное, ее 
лучшим певцом был Аркадий Пластов (1893–1972), путь которого 
к живописи начался с иконописи, значит, с традиционного для 
русской культуры искусства. Уважение к вековым традициям за-
метно и в его советских работах. Вера в особое послание деревни, 
в ее незаменимую роль хранителя извечных ценностей в живописи 
Пластова явно отражена. Он рисует идиллический образ деревни 
                                                            

1 Чегодаева М.А. Указ. соч. – С. 556. 
2 Ильина И. История искусств. Отечественное искусство. – Режим 

доступа: http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Culture/ilina2/05.php 



I. СТАТЬИ 

 

192 

вопреки и тому, что весь уклад деревенской жизни после коллек-
тивизации перевернулся наизнанку. Таким образом, работы Пла-
стова подтверждают идеи советской власти о преемственности 
старой и новой России. «Многие деятели культуры были искренне 
уверены, что русский народ – великий народ, полный жизненных и 
творческих сил, и что его вклад в мировую культуру неоспорим, 
что СССР продолжает на новом уровне традиции старой России, 
что жизнь будет и должна меняться к лучшему»1.  

Родное село Прислониха было для Пластова, пожалуй, един-
ственным источником вдохновения; местом, которое стало в его 
картинах воплощением лучших представлений о деревенской жиз-
ни. Пластов, убежденный в справедливости процессов, которые 
произошли в русской деревне в период коллективизации, рисует ее 
оптимистический образ. «Простой человек у Пластова не забит 
жизнью, не бесправен политически. Он свободен от пороков, ему 
не знакомы лень, пьянство, накопительство. Это былинные, ска-
зочные герои»2. Человеческий труд, связь человека с природой 
приобретают в работах Пластова характер извечности. В его рабо-
тах не найти намеков на реальные последствия советской политики. 
«…Работы А. Пластова, посвященные крестьянскому труду с под-
черкнутостью его извечности, непреходящести, одухотворенные 
чувством непоколебимой связи с землей, утверждающие полно-
кровность жизни и красоту человеческого труда…»3 Идиллия на 
советский лад, в которой хоть ничто и не дается даром, но тем не 
менее итоги труда получаются завидные. Это и есть настоящее 
перевоспитание общества, метод, как превратить сказку в быль.  

В творчестве Пластова существует целый ряд работ, которые 
воспевают простой человеческий труд, нерасторжимое единство 
человека с природой, гармонию, в которой лучшие человеческие 
свойства сочетаются с благоуханием приветливой природы. Не 
зря, когда рассматриваешь картины Пластова, возникают ассоциа-
ции с античной Аркадией. Пастушеский рай в его картинах маски-

                                                            
1 Кузнецов Н.В. Аркадий Александрович Пластов и идеология позднего 

сталинизма // Творчество А.А. Пластова в контексте культуры ХХ века: (Мате-
риалы III Поливановских чтений 19 мая 2003 года). – Ульяновск, 2004. – С. 25.  

2 Там же. 
3 Ильина. И. Указ. соч. 



Пасторали Аркадия Пластова. К вопросу об эклектичности 
 социалистического реализма и его постмодернистской деконструкции 

 

193

руется атрибутами русской советской действительности, в которой 
тем не менее просвечивают истинные корни его творчества.  
В этом плане наиболее показательной оказывается его работа «Ле-
то» (1959–1960). Это залитый солнцем пейзаж, в котором царят 
изобилие и красота человека и его труда. Ведра, полные молока, 
отдыхающие в тени ветвей ивы пастухи, кипящие здоровьем жен-
щины и дети и, наконец, сама природа, ее свежая трава c пасущи-
мися на ней коровами. Человек здесь настолько связан с природой, 
что воплощает умиротворяющее единство с ней. Это уже вовсе не 
бытовая картина, не попытка уловить мимолетное мгновение, а 
своего рода сценография, театрализованное пространство. В нем 
каждая деталь находит свое место, все продумано так, чтобы в 
итоге создать мир совершенной гармонии. В кружку сидящего под 
ивой пастуха льется струя белого как снег молока; такая же белая 
струя брызжет из вымени коровы в ведро сидящей на корточках 
женщины; девушка в чистейшем желтом платье протягивает коро-
ве ломтик хлеба; девочка, которую будто бы напугал живописец, 
цепляется за юбку мамы в поисках защиты; беззаботная собака 
прогуливается по оврагу, наполненному водой. О настоящем труде 
говорит лишь то, как изображены пастухи: один сидит в помятой 
грязной одежде, с усталым и небритым лицом, а второй спит, при-
крыв глаза рукой. Но и здесь Пластов рисует не напряженный 
труд, а момент отдыха на лоне природы. В. Сысоев, автор моно-
графии, посвященной А. Пластову, описывает и комментирует 
картину следующим образом: «Нерасторжимость прекрасного че-
ловека и мира, словно источающего аромат земного рая, мы созер-
цаем в картине “Лето” (1959–1960). Все зримое великолепие соз-
данной эстетической реальности зовет обрести в ней покой и 
свежесть духа. Действие на полотне совершается без какой-то осо-
бой цели, его участники поступают, так или иначе, не задумываясь 
о причинах поведения, целиком повинуясь безотчетному импуль-
су, невольному побуждению. Изображенные на полотне люди, до-
машние животные, фрагменты пейзажа вовлечены в свободную от 
внешнего принуждения игру духовных и физических сил, добрых 
светлых начал, символизирующих найденность идеала, торжество 



I. СТАТЬИ 

 

194 

здорового, полнокровного счастья»1. «Найденность идеала» – это и 
есть искомая идиллия, желанная страна. Однако создание картины 
«Лето» именно в таком духе, в каком оно предстает перед зрите-
лем, несколько удивляет. Пластов, убежденный в правильности 
сталинской политики, вовсе не принял изменения, связанные с 
«хрущёвской оттепелью». Относительная свобода, с его точки зре-
ния, принесла только разврат, утрату нравственных ценностей, 
которые не обошли и русскую деревню. Сталинская идиллия пре-
вращалась на его глазах в ад: «Здесь, в деревне, можно услышать: 
вот вчера в клубе опять выбиты стекла, кучка подростков 10–
16 лет всячески изощрялась сорвать киносеанс. Иногда до поздней 
ночи по селу разносятся какие-то крики, нецензурная брань, гика-
нье. Взрослое население после нелегкого трудового дня не каждую 
ночь имеет отдых, особенно с середины лета – надо до рассвета 
стеречь то, что ценой больших усилий выращивается на приуса-
дебных участках. Зачастую на многих огородах за одну ночь бес-
смысленно уничтожаются грядки с огурцами, помидорами, безвоз-
вратно калечатся яблони. Нет надобности перечислять многое 
иное в этом же роде…» – пишет А.А. Пластов2. Если рассматри-
вать картину «Лето» с этой точки зрения, она является больше 
мечтой об утраченном рае, нежели намеренной идеализацией со-
ветского образа жизни. Однако надо подчеркнуть, что эта и другие 
работы Пластова вписывались в общее идеологизированное визу-
альное пространство, не учитывая воли автора, и служили целям 
перевоспитания и переделки общества. 

Неким прологом к картине «Лето» можно считать написан-
ное в 1945 г. (вскоре после окончания войны) полотно «Сенокос». 
Это одна из знаменитейших и известнейших работ Пластова.  
В ней воплотились все надежды художника на лучшее будущее, 
вера в новое начало, в радостную и в мирную жизнь. Так же как на 
картине «Лето», в этой работе Пластова нет никаких ярких кон-
трастов, здесь вовсе не нарушается равновесие, отсутствует всякий 
дисгармонический элемент. По сравнению с последующей работой 
она, однако, более близка к жанровой живописи. Театрализация, 
планирование сюжетных линий, так ярко выраженные в картине 

                                                            
1 Сысоев В. Аркадий Пластов. – М.: Белый город, 2001. – С. 36. 
2 Цит. по: Кузнецов Н.В. Указ. соч. – С. 25. 



Пасторали Аркадия Пластова. К вопросу об эклектичности 
 социалистического реализма и его постмодернистской деконструкции 

 

195

«Лето», в ней присутствуют лишь отчасти, тем не менее компози-
ция картины, ее цветовое решение тщательно продуманы: «На са-
мом деле Пластов целенаправленно применяет присущий ему лично 
метод координации форм, комбинирует структурные особенности 
и цветовые характеристики конкретной натуры, дабы воссоздать 
на полотне несравненную картину прекрасного, целостного бытия, 
заключенную в его собственном эмоционально-психологическом 
состоянии…»1 Тут трудно сказать, какой из компонентов картины 
является доминирующим. Центральными в картине оказываются 
как природа, так и косари, которые, казалось бы, своим трудом 
должны искажать, нарушать целостность наполненной жизнью 
природы. Они тем не менее образуют единство, вписываются в 
неповрежденное ими природное пространство. «Июнь. Сенокос. 
Мы словно слышим, как звучит каждый цветок из этого тысяче-
цветного букета и как звенят нежными аккордами сиреневые, го-
лубые, лазоревые, бирюзовые, желтые, шафранные, пунцово-
багряные, пурпурные и золотые кодеры. Мощно звучат трубы воз-
несенных ввысь белоствольных берез, и, как аккомпанемент этой 
полифонии июня, рассыпаются серебряной трелью колеблемые 
летним ветерком миллионы листьев»2.  

На картине «Сенокос», как и на холсте «Лето», несколько 
неестественным могут показаться взаимоотношения мужских и 
женских персонажей. Как это ни странно, нежные женские фигуры 
с мужчинами объединяет только общий труд или результаты этого 
труда. Вопреки тому что в работах Пластова чувствуется эротиче-
ское напряжение, его персонажи как будто лишены плотского, 
сексуального начала. Здесь нет ни малейшего физического контак-
та, как будто бы его и вовсе не было. Применительно к простран-
ству пластовских картин можно использовать характеристику Ар-
кадии Джеймса Холла: «Аркадия. Пасторальный рай, которым 
правит Пан (бог овец и рогатого скота) и который населен пасту-
хами и пастушками, нимфами и сатирами, – все они пребывают в 

                                                            
1 Сысоев В. Указ. соч. – С. 24. 
2 Долгополов И. Мастера и шедевры: В 3 т. – М.: Изобразительное искус-

ство, 1988. – Т. 3. – С. 302. 



I. СТАТЬИ 

 

196 

атмосфере экзальтированной любви»1. Однако экзальтированной 
любви в советской пасторали противостоит любовь бесплотная. 
Образ некой возвышенной духовной любви замечается и в других 
работах Пластова, среди которых наиболее показательными явля-
ются картина «Полдень» (1961) или возникшее в том же году по-
лотно «Ужин тракториста». Ярко выраженное в картине «Пол-
день» эротическое напряжение тем не менее читается только 
между строк. Открытый эротизм, сексуальность находились в со-
ветской культуре под строжайшим запретом, но, несмотря на это, 
чувствовались, подразумевались. Поэтому неудивительно, что це-
лый ряд работ постсоветского искусства обыгрывает тему скрытого 
эротизма произведений социалистического реализма. Такому пе-
ресмотру, постмодернистской деконструкции подвергаются и про-
изведения Аркадия Пластова. Важно отметить, что выявление 
скрытого эротизма – вовсе не единственная рассматриваемая про-
блема. По отношению к творчеству Аркадия Пластова это тоже 
лишь часть предмета деконструкции, которая тем не менее в рабо-
тах творческой пары – Александр Виноградов (1963 г. р.) и Вла-
димир Дубоссарский (1964 г. р.) – является наиболее ярко выра-
женной2. В процессе деконструкции Дубоссарский и Виноградов 
обнаруживают прежде всего замаскированные стилем социалисти-
ческого реализма заимствованные сюжеты. При деконструкции 
пластовских картин таковым является идиллическое пространство 
античной Аркадии. Их творческий метод, таким образом, в неко-
торой степени похож на творческий метод Пластова. Как утвер-
ждает Борис Гройс, социалистический реализм по своему отноше-
нию к сложившимся культурным формам близок постмодернизму: 
«…здесь совершенно очевидна его аналогия с постмодернизмом, 
который можно кратко определить как апроприацию готовых 
культурных форм в несвойственных для их обычного функциони-
                                                            

1 Холл Дж. Словарь сюжетов и символов в искусстве. – М.: КРОН-ПРЕСС, 
1996. – 83 с. 

2 Владимир Дубоссарский и Александр Виноградов, оба выпускники Мос-
ковского художественного института им. Сурикова (Виноградов с 1989 по 
1995 г., Дубоссарский с 1988 по 1991 г.), начали совместно работать с 1994 г.  
В том же году проходила первая индивидуальная выставка этих художников, где 
был довольно четко сформулирован их художественный метод, сопоставляющий 
массмедийную культуру с искусством социалистического реализма.  



Пасторали Аркадия Пластова. К вопросу об эклектичности 
 социалистического реализма и его постмодернистской деконструкции 

 

197

рования контекстах»1. Дубоссарский и Виноградов, так же как и 
Пластов, апроприируют существующие до них формы и сюжеты, 
но в отличие от Пластова целью апроприации является не создание 
мифа, а его разоблачение: «Цитата превращается в опознавательный 
знак этого мифа»2. Их подход к текстам Пластова является своего 
рода продолжением метода соц-артистов, которых Екатерина Де-
готь не зря называет иконоборцами. Идиллический мир пластов-
ских картин в работах Виноградова и Дубоссарского превращается 
в вакхические оргии, скрытое телесное начало работ Пластова ста-
новится в их произведениях совершенно откровенным. Помимо 
апроприации существует и другая причина, по которой пара авто-
ров пошла по такому пути. Этой причиной является массовый ха-
рактер искусства социалистического реализма, который позволяет 
Виноградову и Дубоссарскому сопоставлять советское искусство с 
современной массмедийной сферой. Как было упомянуто в начале 
текста, произведения социалистического реализма должны были 
стать, по словам Екатерины Деготь, экраном в мир, что было воз-
можно только при условии их массового распространения. Отсюда 
и причина многотиражности советской живописи. Оригинальный 
текст в искусстве социалистического реализма вовсе не был же-
ланной целью идеологической машины. Он являлся всего лишь 
источником распространения, заполнения советского визуального 
пространства копиями оригинальных текстов. Элитарность тек-
стов советского искусства поэтому вообще очень сомнительна.  
В нем ведь граница высокого и низкого искусства стирается, что в 
итоге приводит к до того несуществовавшему статусу искусства, 
которое, с одной стороны, имеет статус элитарного (большинство 
картин социалистического реализма сразу попадали в коллекции 
русских музеев), но, с другой стороны, также мгновенно эксплуа-
тируется в массмедийном пространстве. В современном обществе 
многотиражные издания советского искусства заменила массовая 
культура, известная раньше только на Западе. Культура потребле-
ния оказывается некоего рода аналогом советской культуры, в ко-
торой можно найти и ряд моментов, роднящих ее с советским ви-
                                                            

1 Гройс Б. Указ. соч. – С. 45. 
2 Вязова Е. Александр Виноградов, Владимир Дубоссарский. «Пикассо в 

Москве» // Художественный журнал. – М., 1994. – № 5. – С. 70. 



I. СТАТЬИ 

 

198 

зуальным пространством. Так, искусство социалистического реа-
лизма, как и современное массовое искусство, предлагает зрителю 
иллюзию гармонического мира. Понятно, что этот образ в массо-
вой культуре резко отличается от советской идиллии. Советские 
нравственные нормы были в массовой культуре беспощадно вы-
теснены потребительской культурой с ее равнодушным отношени-
ем к этим ценностям. Важнейшим стало удовлетворение желаний, 
среди которых сексуальные потребности занимают вовсе не по-
следнее место. Это и есть очередная после выявления скрытого 
эротизма работ Пластова причина, почему произведения Виногра-
дова и Дубоссарского, деконструирующие пластовскую мифоло-
гию, наполнены таким числом обнаженных персонажей. Духовная 
гармония человека и природы, которую мы находим у Пластова, в 
искусстве Виноградова и Дубоссарского заменена соответствую-
щей ей новой современной гармонией – телесным наслаждением, 
которое, однако, не воспевает сегодняшнюю массовую культуру, 
а, наоборот, подвергает ее беспощадной критике, иронии. 

Немаловажна в работах Виноградова и Дубоссарского фор-
мальная сторона их произведений. Она (в сочетании с содержани-
ем) и является тем опознавательным знаком, благодаря которому 
родство с картинами Пластова становится очевидным. Так же как 
и произведения Пластова, их работы выполнены в стиле реализма 
или в стиле, близком к импрессионизму. Однако при своем стрем-
лении апроприировать чужой стиль, они не ограничиваются толь-
ко подражанием социалистическому реализму, а пытаются в своих 
работах коснуться и проблемы серийности как социалистического 
реализма, так и современной массовой культуры. Это им удается 
благодаря использованию акриловых красок, которые скорее из-
вестны в производственной среде, чем в высокой культуре. Таким 
образом, и в форме написания полотна высокое, элитарное искус-
ство соединяется с массовым. 

Наиболее показательной деконструкцией пластовской идил-
лии является картина «Праздник урожая» (1995), которая явно от-
сылает к произведению «Ужин трактористов». В ней присутствуют 
сразу несколько атрибутов, доказывающих намеренную вторич-
ность произведения Виноградова и Дубоссарского. Пространство, 
его горизонтальное разделение является точной копией картины 
Пластова, хотя формат картины у авторской пары другой. Впере-



Пасторали Аркадия Пластова. К вопросу об эклектичности 
 социалистического реализма и его постмодернистской деконструкции 

 

199

ди – обочина вспаханного поля, само поле, которое образует гори-
зонт, и небо с парящими в нем облаками. Следующий атрибут, ко-
торый и дал название картине Пластова, – трактор – также присут-
ствует в работе авторской пары. Цветовая гамма обеих картин 
практически одинакова, хотя Пластов пишет вечерний, немного 
мечтательный пейзаж, а Виноградов с Дубоссарским – яркий образ 
солнечного дня. Существенная разница тем не менее заключается 
в другом. Троицу персонажей пластовской картины – тракториста, 
девочку в белом платье и мальчика – заменяет группа персонажей, 
в которую врывается отсутствующий в работе Пластова образ ко-
ровы. Это можно рассматривать в качестве ссылки на выше упо-
мянутую картину «Лето», в которой господствует гармония при-
роды и человека. В картине Виноградова и Дубоссарского 
духовная гармония превращается в гармонию телесную, сексуаль-
ную. Намеченная у Пластова любовь всего живого обретает у Ви-
ноградова и Дубоссарского другую, буквальную трактовку. В итоге 
возникает произведение, не случайно рассматриваемое критиками 
современного русского искусства как высокий китч. Машина же-
лания здесь выражена настолько четко, что до некоторой степени 
затуманивает советский изобразительный дискурс. Тем не менее 
сочетание высокого (советского) искусства и массового в этой ра-
боте чувствуется. Это позволяет сравнивать творческий метод Ви-
ноградова и Дубоссарского с творчеством Сорокина, о котором 
Борис Гройс пишет: «Сорокин оперирует в своих текстах „чужи-
ми“, апроприированными формами литературного письма, кото-
рые он организует так, что они располагаются по обе стороны 
упомянутой условной границы, которую столь же условно можно 
охарактеризовать как границу между сознанием и подсознанием: 
несоветское выступает здесь как скрытая зона телесного, желания, 
опасно-притягательного „другого“»1. 

Прием, использованный в картине «Празднование урожая», 
Дубоссарский с Виноградовым применяют в целом ряде работ, 
деконструирующих живопись Аркадия Пластова (и других пред-
ставителей социалистического реализма). Важно отметить, что 
результатом деконструкции оказывается не только оспаривание 

                                                            
1 Гройс Б. Указ. соч. – С. 45. 



I. СТАТЬИ 

 

200 

идиллии пластовских картин, но также и предостережение об 
опасности современной потребительской культуры. Эту мысль 
подтверждают и слова Федора Ромера: «Они оказываются не по-
пыткой художников приспособиться к массовому вкусу, не гипо-
тетически „народной“ живописью, а коллажами из реальных, гото-
вых образов массмедиа, прошедших проверку на народную 
любовь. Это „иллюстрирование информационной реальности“ 
<…> в которой мы все давно живем. И если картины Виноградова 
и Дубоссарского – диагноз, поставленный современной культуре, 
то их кальки – средство терапии»1. Поневоле возникает вопрос: а 
что, Аркадия – только мечта? Суждено ли было существовать ей в 
советское время и быть ли ей ныне? Действительно ли это только 
иллюзия, в которую приятно верить, но которая никогда не станет 
реальностью? 

 

                                                            
1 Ромер Ф. Виноградов–Дубоссарский. «P.S.». Режим доступа: http://azbuka. 

gif.ru/critics/ps/ 


